Homélie 5° dimanche année A — NDF - 8/02/26
Is 58.7-10; Ps 111; 1Co 2.1-5; Mt 5.13-16

11 est beaucoup question de lumicre dans les lectures de ce jour... or, ce n’est pas tant d’une lumicre extérieure a I’homme qu’il s’agit
mais plutot d’une lumiere qui peut jaillir de I’homme lui-méme.
Et la condition pour que cette lumiére « jaillisse comme [’aurore » d’aprés Isaie est de « partager son pain avec celui qui a faim,
d’accueillir chez soi les pauvres sans abri, de couvrir celui qui est sans vétement, de ne pas se dérober a son semblable », « de
combler les désirs du malheureux ».
Cette lumiére jaillit par conséquent de celui qui s’occupe de son prochain dans le besoin, qui se met a son service.
Dit autrement, elle jaillit du don, de I’attention a I’autre ou pour le dire en un mot qui les résume tous, elle jaillit de 1’amour pour
’autre et en particulier pour celui qui est dans le manque.
L’amour en acte (et non seulement théorique) est ainsi présenté par I’Ecriture comme une lumiére, une lumiére qui éclaire un monde
enténébré par ce qui lui est contraire.
En fait, cette image de la lumiére est particulierement adaptée pour désigner I’amour car de méme que la lumiére suffit a absorber les
téncbres, ’amour suffit lui aussi a anéantir ce qui lui est contraire.
« La ouil n’y a pas d’amour, mettez de ’amour et vous récolterez de I’amour », disait ainsi saint Jean de la Croix.
Celui qui vit d’amour ne craint donc pas les ténebres du monde, car comme le dit I’Ecriture, « /’amour couvre une multitude de
pechés » (Pr 10,12 ; 1P 4,8).
C’est trés important de comprendre cela car cela signifie que le plus important de notre vie n’est pas d’abord de ne pas pécher mais
plutét de beaucoup aimer.
Nous en faisons d’ailleurs tous I’expérience car nous sommes plus facilement préts a pardonner a ceux a qui nous sommes liés par un
grand amour.

o Mais la référence absolue de cet amour est Dieu lui-méme car « Dieu est amour » (1Jn 4,8).
C’est lui la seule vraie « lumiere du monde » (Jn 8,12), et c’est cette lumiére qui est venue dans le monde lorsqu’il s’est fait homme.
Jésus est le véritable « homme de justice, de tendresse et de pitié » qui « jamais ne tombera » dont nous parle psaume.
Mais il ne se contente pas de nous éclairer de sa lumicre de I’extérieur.
En nous aimant sans réserve, jusqu’au bout, en donnant sa vie pour nous, il nous offre aussi de vivre de sa propre vie, comme lui.
Il nous offre de vivre de son propre amour et par conséquent de rayonner nous aussi de sa lumiére.
« Celui qui me suit ne marchera pas dans les ténébres, il aura la lumiere de la vie » (Jn 8,12), nous dit ainsi Jésus, car celui qui est
aimé et qui accueille cet amour devient aimant a son tour.
Une autre fagon de dire cela consiste a souligner que 1’Esprit Saint qui est I’Esprit du Christ, son propre Esprit d’amour, nous est
donné en partage.
Voila pourquoi I’accueil de 1’évangile nous engage nécessairement avec toute notre personne.
L’évangile n’est pas un simple contenu théorique, « un langage de sagesse qui veut convaincre », comme le dit saint Paul.
C’est pour cette raison que Jésus, qui se présente comme étant lui-méme « la lumiere du monde », dit également a ses disciples :
« vous étes la lumiere du monde » !
Car il n’est pas possible d’étre un authentique disciple du Christ sans devenir également témoin de sa vie, sans vivre de son propre
Esprit, sans devenir en quelque sorte un « autre Christ », ¢’est-a-dire un « chrétien ».
En « voyant ce que vous faites de bien », dit Jésus a ses disciples, les hommes « rendront gloire a votre Pére qui est aux cieux » car ils
verront en eux un reflet de la lumiére divine.

o Mais la source de cette lumiére qu’est Jésus nous révéle aussi que cette lumicre dérange le monde.
Elle éclaire des ténebres que les hommes ne veulent pas voir, au point qu’ils ont été jusqu’a crucifier Jésus.
Si Jésus a absorbé le péché des hommes dans son amour infini, ¢’est en se livrant lui-méme a tout ce rejet humain dans la mort.
En d’autres termes, c’est au coeur méme de son rejet par les hommes que la lumiére du Christ a brillé en ce monde avec toute sa
puissance.
Pouvons-nous donc vraiment briller d’un amour comparable au sien, un amour qui va jusqu’au bout du don de soi ?
« Je vous donne un commandement nouveau, nous dit bien Jésus, c’est de vous aimer les uns les autres comme je vous ai aimés »
(Jn 13,34)... N’allons-nous pas reculer devant un pareil défi ?

o Jésus prévient ainsi ses disciples « on n’allume pas une lampe pour la mettre sous le boisseau » !
Il précise également : « Vous étes le sel de la terre ». Qu’est-ce donc que le sel ?
Il n’est pas la nourriture a proprement parler, il ne fait que 1’accompagner, la relever pour en révéler le goit.
Mais il n’en est pas moins consommé lui aussi !
La loi de Moise exigeait d’ailleurs d’ajouter du sel aux offrandes que I’on faisait & Dieu au Temple de Jérusalem : « tout ce que tu
offriras en oblation a Dieu, du sel tu le saleras » (Lv 2,13).
Ainsi, le seul sacrifice qui soit digne de Dieu, la seule nourriture qui donne la vie éternelle, c’est le Christ Jésus lui-méme, mais il
nous revient encore d’épouser le mouvement du sacrifice du Christ, de vivre une méme offrande de notre vie avec lui.
Il nous revient de révéler au monde la nourriture de vie éternelle, cette nourriture subtile et cachée qu’est le Christ, par notre propre
vie d’amour unie a la sienne, pour que le monde ne passe pas a coté de ce trésor car « si vous ne mangez pas la chair du Fils de
[’homme, ...vous n’avez pas la vie en vous » (Jn 6,53), nous dit le Christ !
Mais de méme que le sel a aussi la propriété de décaper, de faire mal 1a ou il y a une plaie, le disciple du Christ dérange aussi
douloureusement I’homme qui est installé dans son péché, si bien qu’il risque lui aussi d’étre rejeté comme le Christ.
Va-t-il donc renoncer a assumer cette fonction inconfortable, renoncer a témoigner du Christ jusqu’au bout ?
Va-t-il chercher a « adoucir » le message de 1’évangile ? Jésus nous prévient : « si le sel devient fade, comment lui rendre de la saveur
? Il ne vaut plus rien : on le jette dehors et il est piétiné par les gens. »
Et c’est ainsi que lorsque les chrétiens succombent a la tentation d’atténuer la radicalité de I’évangile, de le ramener a une sagesse
humaine pour ne pas trop déranger, pour ne pas choquer, ils dénaturent en réalité I’Eglise elle-méme.
Et puisqu’elle perd son caractere surnaturel, elle n’a plus alors aucun intérét et elle se vide inévitablement !
Quelles que soient les pressions que le monde ne cessera jamais de lui infliger, I’Eglise ne peut donc jamais renoncer a annoncer et a
vivre des exigences de 1’évangile. Elle ne peut pas renoncer a déranger I’esprit du monde sans disparaitre, ainsi que I’histoire 1’a déja
suffisamment prouvé. Cela est vrai de tout ce qui fait le message de 1’évangile, cela est vrai de sa morale sexuelle, familiale, sociale,
de sa discipline sacramentelle, de tout ce qui est contraire a notre culture. Etre chrétien suppose en fait toujours un certain courage. ..




